
108

DOI: https://doi.org/10.11565/arsmed.v50i4.2150
Artículo de medicina y sociedad 

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

Qué es la filosofía y cuál es su relevancia para la medicina

What is philosophy, and what is its relevance for medicine

Javier Silva-Silva1, *   , Elsa González-San Martín2 

Resumen
El presente artículo tiene por objetivo explorar si la filosofía es relevante para la práctica médica. Para ello, se iniciará con el análisis de 
qué es la filosofía, donde se mostrará que esta es una disciplina que busca responder preguntas acerca del universo y nuestro lugar en 
él de la forma más abstracta o amplia posible. Como se verá, esta goza de cierta autonomía en algunas de sus áreas, como la lógica, pero 
es subsidiaria a otras áreas del conocimiento, como en el caso de que su objeto de estudio sea compartido con las ciencias naturales. 
Luego, se explicarán los métodos empleados en filosofía, en particular el análisis filosófico y la argumentación. Con una caracterización 
más clara acerca de qué es la filosofía y cuáles son sus métodos, se analizará si existen aplicaciones relevantes de esta en la medicina. 
Se concluirá que las hay, pues la filosofía aporta a distintas áreas del conocimiento de manera indirecta por medio de la lógica, ética y 
epistemología, las cuales son constantemente aplicadas en el quehacer médico, mientras que es importante por su aplicación directa 
en cuanto es utilizada al momento de definir los conceptos fundamentales de la medicina, como la salud y la enfermedad, los cuales 
guían el quehacer médico. De esta forma, se concluye que la filosofía es de suma relevancia para la medicina.

Palabras Clave: filosofía; filosofía de la medicina; lógica; ética; epistemología; ontología. 

Abstract
This article aims to explore whether philosophy is relevant for medical practice. To do so, it will begin with an analysis of what philo-
sophy is, showing that it is a discipline that seeks to answer questions about the universe and our place in it in the most abstract or 
broadest sense possible. As will be seen, philosophy enjoys a certain autonomy in some of its areas, such as logic. However, it is subsi-
diary to other areas of knowledge, as in the case where its object of study is shared with natural sciences. Then, the methods employed 
in philosophy will be explained, particularly philosophical analysis and argumentation. With a more precise characterization of what 
philosophy is and what its methods are, we will analyze whether there are relevant applications of philosophy in medicine. It will be 
concluded that there are, as philosophy indirectly contributes to other areas of knowledge through logic, ethics, and epistemology, 
which are constantly applied in medical practice. At the same time, it is important for its direct application at the moment of defining 
the fundamental concepts of medicine, such as health and disease, which guide medical practice. Thus, it is concluded that philosophy 
is of utmost importance to medicine.

Keywords: philosophy; philosophy of medicine; logic; ethics; epistemology; ontology.

(1) Facultad de Humanidades. Universidad de Santiago de Chile. Santiago. Chile.
(2) Facultad de Medicina. Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago. Chile.
*Autor de correspondencia: javieresilva98@gmail.com 

Fecha de envío: 13-07-2025 - Fecha de aceptación: 24-11-2025

Medicina, una disciplina de problemas filosóficos

“Pensamientos sin contenido son vacíos, intuiciones sin conceptos 
son ciegas.”

—Immanuel Kant (2007) 

Los profesionales de la salud suelen enfrentarse a distintas pre-
guntas en su práctica cotidiana. Estas incluyen, por ejemplo, por 
qué consideramos que algunas condiciones son enfermedades 
mientras que otras no, bajo qué criterios se puede afirmar que 
una persona tiene mejor salud que otra, qué tan bien se traducen 



109

Silva-Silva & González-San Martín

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

los resultados de un ensayo clínico a la práctica clínica in situ, qué 
justifica que—en oportunidades selectas—un profesional pueda 
tomar decisiones por el paciente sin su consentimiento, o cuál es la 
forma correcta de llevar a cabo el razonamiento clínico, entre otras. 
Lo que tienen en común estas preguntas es su carácter teórico. 
Esto quiere decir que es imposible abordar estas interrogantes 
por medio de una metodología empírica, lo cual se debe a que 
son cuestiones acerca de las definiciones de algunos conceptos o 
que dependen de dichas definiciones. En los ejemplos de arriba, 
estas corresponden a las definiciones de enfermedad, salud, buen 
diseño experimental, principio de autonomía y razonamiento correcto.
La famosa cita de Kant, dispuesta al principio de este ensayo, 
pone en manifiesto la importancia de la filosofía en la práctica 
científica y de que la filosofía se respalde en las ciencias. Aplicado 
a la práctica médica, con lo cual se hará referencia a cualquier pro-
fesión directamente relacionada con la salud y las enfermedades, 
incluyendo, pero no restringido a la medicina en sí, la cita sugiere 
que la práctica médica sin una teoría o filosofía de la medicina es 
una empresa “ciega”, vale decir, los médicos y otros profesionales 
de la salud no sabrían realmente qué están haciendo ¿Es esto así?
 
El presente ensayo tiene un doble objetivo. El primero de ellos, es 
evaluar si la filosofía es realmente relevante para la medicina. El 
segundo, es que sirva como una breve lectura introductoria acerca 
de qué es la filosofía, cuáles son sus métodos y qué aplicación tiene 
en la investigación y práctica en medicina. En consecuencia, está 
dirigido a quienes ejerzan, estudien o estén interesados en las áreas 
de la salud, sin que se requiera conocimientos previos en filosofía 
para apreciar el contenido del presente documento. Por dicho 
motivo, no será una revisión exhaustiva del estado del arte, sino 
una “pincelada” de lo que se discute en el área. Este se dividirá de la 
siguiente forma. En la sección 2, se realizará una breve revisión acerca 
de cómo se define la filosofía, con énfasis en el debate acerca de si 
es una disciplina autónoma o si es más bien un saber de segundo 
orden, subordinado a otras disciplinas. La sección 3 consiste en una 
breve introducción a sus métodos, en particular acerca del análisis 
filosófico y la argumentación. La sección 4 es una somera reflexión 
acerca de la diferencia entre filosofía en medicina y filosofía de la 
medicina. La sección 5 será la conclusión del ensayo.

Qué es la filosofía

La filosofía es una disciplina que busca responder preguntas 
básicas acerca del universo y nuestro lugar en él (Godfrey-Smith, 
2021). Sin embargo, esta parece ser una definición muy amplia, 
puesto que existen otras disciplinas que buscan responder estas 
mismas interrogantes. Así, surge la pregunta sobre qué es lo que 
hace a la filosofía una disciplina particular. Esta respuesta quizás 
se puede encontrar en una famosa definición ofrecida por Wilfrid 

Sellars (1962). Según esta, la filosofía se encarga de definir cómo es 
que las cosas, en el sentido más amplio del término, se relacionan 
(hang together) entre sí, en el sentido más amplio del término. Las 
preguntas de la filosofía tienen el enfoque más general o abstracto 
posible, es decir, se intenta responder qué es el universo en el sen-
tido más amplio posible y cuál es nuestro lugar en él en el sentido 
más amplio posible. 

No obstante, el preguntar por la definición de filosofía es en sí 
una pregunta filosófica, siendo además una para la cual no existe 
consenso (Priest, 2006). En esta sección se analizarán dos enfoques 
generales, a saber, el de la filosofía como una metodología de 
segundo orden y el de filosofía como una “ciencia” primera, usual-
mente concebidos como antagónicos. No obstante, se presentará 
un punto de vista pluralista al final de la sección. 
 
El enfoque de filosofía como saber o disciplina de segundo or-
den, de acuerdo con Graham Priest (2006), tiene su origen en el 
pensamiento de Ludwig Wittgenstein. Para el filósofo austríaco, la 
filosofía consiste en la tarea de resolver los problemas generados 
por las limitaciones del lenguaje (Wittgenstein, 2009). La sintaxis 
del lenguaje no siempre obedece a las reglas bajo las cuales se dice 
que se generan enunciados u oraciones con sentido. En estricto 
rigor, los enunciados “Lunes es una persona sabia” y “los círculos 
cuadrados son pintorescos” están bien construidos desde un punto 
de vista sintáctico. Sin embargo, desde un punto de vista semántico, 
son enunciados sin sentido. Según Wittgenstein, los problemas 
en filosofía corresponden a “pseudoproblemas” generados por 
una aplicación semánticamente incorrecta pero sintácticamente 
correcta del lenguaje, y la tarea del filósofo sería “disolver” los 
problemas encontrando el error semántico original (Priest, 2006).

En la actualidad, esta visión es considerada insuficiente, puesto 
que existen legítimos problemas filosóficos que no surgen del uso 
incorrecto del lenguaje, sino de vacíos conceptuales o contradic-
ciones entre distintas teorías o esferas del conocimiento (Priest, 
2006). Sin embargo, lo que persiste del enfoque wittgensteiniano 
es la comprensión de la filosofía como un saber de segundo orden. 
Según este enfoque, la filosofía no genera nuevo conocimiento de 
forma autónoma. Más bien, requiere del conocimiento generado 
por otras disciplinas para avanzar en las respuestas a las preguntas 
filosóficas (Godfrey-Smith, 2021). A modo de ilustración, según el 
enfoque de filosofía como saber de segundo orden, no tendría 
sentido que un filósofo intente responder qué es el tiempo sin antes 
saber qué es lo que la física nos dice acerca del tiempo. De forma 
similar, sería la tarea del filósofo reconciliar visiones contradictorias 
que dos disciplinas distintas tengan acerca del mismo fenómeno, 
con el fin de obtener una definición más general del mismo (Go-
dfrey-Smith, 2021). 



110

Silva-Silva & González-San Martín

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

Otros consideran que la filosofía es un saber completamente 
autónomo, pudiendo responder a sus preguntas sin recurrir a 
otras disciplinas (Bealer, 1998). Bajo este enfoque, las intuiciones 
tienen un rol fundamental, pues son ellas las que justifican el 
desarrollo de la disciplina sin la necesidad de que un científico 
confirme o no lo que el filósofo conjetura (Bealer, 1998). Un 
ejemplo de ello, que ha permeado en la cultura popular, es el 
popular dictum “pienso, luego existo”, de René Descartes.

El filósofo francés se embarcó en el proyecto de determinar si 
existía una verdad irrefutable que, por su irrefutabilidad, sirviera 
como piedra angular para la arquitectura del conocimiento 
humano. Para ello, empleó la duda metódica, una estrategia que 
consiste en considerar como falso todo aquello de lo cual no se 
tenga certeza. Por medio de evidencia observacional y algunos 
experimentos mentales, Descartes llega a la conclusión de que lo 
único que se puede tener por certero es que uno es una cosa que 
piensa, y que, de ser una cosa que piensa, se sigue que existe algo 
que es lo que piensa. Por tanto, si yo soy capaz de pensar, tengo 
certeza de que soy algo que piensa y, por ser algo, tengo certeza 
de que existo (Descartes, 2011). 

 
¿Cuál de estas posturas adoptar? Quizás, como diría un aristotélico, 
el mejor camino es el del término medio, pues existen áreas de la 
filosofía que son autónomas, mientras que existen áreas que son 
subsidiarias a otras disciplinas. Quizás, yendo incluso más lejos, se 
puede afirmar que hay áreas más autónomas que otras, dentro de 
un espectro de autonomía disciplinaria. Los siguientes ejemplos 
ilustran cómo la investigación filosófica se puede nutrir de un 
pluralismo de enfoques:
 

(1) Un filósofo quiere estudiar su lugar en el universo. Para 
ello, considera que basta con su intuición, sin recurrir a los 
conocimientos científicos. Su intuición le indica que todo lo 
que observa está alrededor suyo. Por lo tanto, concluye que 
su lugar en el universo es central o, en otras palabras, que él 
es el centro del universo.

(2) Un filósofo quiere saber si la lógica está bien justificada. 
Para ello, diseña un experimento para averiguar si el principio 
de no-contradicción se satisface en el mundo. Se da cuenta 
de que existen estados cuánticos indeterminados con más 
de una solución (como el ejemplo del gato de Schrödinger), 
con lo cual concluye que, a la base de la evidencia científica 
disponible, la lógica se refuta y, por lo tanto, que es un área 
del conocimiento inútil.

En ambos casos las conclusiones a las que llegan estos hipotéticos 
filósofos parecen absurdas, ya que para cada una de ellas se utiliza-

ron métodos incorrectos. En el caso (1), parece ser necesario estar 
al tanto del estado del arte de la astronomía para determinar la 
ubicación temporo-espacial de un individuo en el universo. En el 
caso (2), siendo la lógica una disciplina a priori, cuyo objetivo es 
determinar las formas de razonamiento válido (Copi, 1976), no tiene 
sentido que se rechace a la luz de hallazgos en áreas ajenas a la 
lógica. Más bien, pareciera que la cuestión acerca de la autonomía 
de la filosofía debe evaluarse caso a caso.

Los métodos de la filosofía

Hasta ahora se ha respondido sucintamente a la pregunta sobre 
qué es la filosofía, pero no se ha atendido la cuestión acerca de 
cómo se hace filosofía ¿Es la filosofía sólo emitir opiniones? Como 
se verá, la respuesta a esta última pregunta es que no. No existe 
algo como un único método para hacer filosofía (Moretti, 2018). No 
obstante, sí hay métodos que se suelen utilizar de forma amplia y 
que garantizan un trabajo filosófico de calidad. En esta sección se 
revisarán dos, a saber, el análisis y la argumentación. 
 
El análisis es la descomposición del todo en sus partes. En el caso 
de una idea, esto consiste en separar mentalmente los elementos 
de un pensamiento en sus componentes más básicos. Esto permite 
poder examinar la idea parte por parte (Edwards y Figueroa, 2020). 
Lo anterior se puede ilustrar con el siguiente caso. Una persona 
se enfrenta a un problema y requiere ayuda para solucionarlo. Esa 
persona dice: —No sé si Sócrates es mortal. Creo que sí, porque 
Sócrates es un ser humano, al igual que yo, y yo sé que yo soy 
mortal, al igual que tú. De hecho, parece que todas las personas 
son mortales. Por ello creo que Sócrates es mortal—. Es posible 
descomponer lo que dijo la persona en los siguientes enunciados:
 

1. Sócrates es mortal.
2. Sócrates es humano.
3. Todos los humanos son mortales.

 
Por otro lado, la filosofía se vale de argumentos. Un argumento es, 
en términos simples, un conjunto de premisas a través de las cuales 
se llega a una conclusión. En el ejemplo anterior, el enunciado 
“Sócrates es mortal” es la conclusión a la que llega la persona, y 
los otros dos enunciados respaldan dicha proposición, como se 
ilustra en el siguiente ejemplo:
 

P1. Todos los humanos son mortales.
P2. Sócrates es humano.
C. Sócrates es mortal.

 
Acá, P1 y P2 representan dos premisas distintas, y C representa 
la conclusión. Si en un debate alguien defendiera que Sócrates 
es mortal, sin ofrecer argumentos (o premisas) para defender su 



111

Silva-Silva & González-San Martín

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

postura, se consideraría al enunciado “Sócrates es mortal” como 
una simple creencia u opinión. Sin embargo, lo que diferencia a 
los argumentos de las creencias u opiniones, es que un argumento 
puede someterse al escrutinio intersubjetivo, pudiéndose evaluar si 
las premisas son verdaderas o si la conclusión se sigue lógicamente 
de ellas, mientras que las creencias y opiniones no. En otras palabras, 
a diferencia de las creencias u opiniones, a los argumentos se les 
puede “atacar” o corregir. 
 
Ahora, los argumentos se pueden dividir en dos clases: los argu-
mentos válidos y los argumentos inválidos. El ejemplo anterior es 
un ejemplo de un argumento válido, pues la verdad de la conclusión 
se sigue lógicamente de la verdad de las dos premisas. El siguiente 
ejemplo es de un argumento inválido:
 

P1. Si uno copia en la prueba, entonces probablemente tendrá 
una buena nota.
P2. Juan obtuvo una buena nota en la prueba.
C. Juan copió en la prueba.

 
Este es un argumento inválido, puesto que la verdad de la con-
clusión no se sigue de la verdad de las premisas. En estricto rigor, 
copiar en la prueba se podría considerar suficiente razón para que 
a alguien le vaya bien en una prueba, pero no es criterio necesario, 
ya que existe la posibilidad de que haya otras razones por las cuales 
a Juan le vaya bien como, por ejemplo, haber estudiado mucho.
 
Una distinción relevante en cuanto a argumentos es diferenciar 
entre argumentos válidos y premisas y conclusiones verdaderas. 
Un argumento puede ser válido sin que la conclusión sea verda-
dera, puesto que lo único que importa para la validez es que la 
conclusión se siga de las premisas. Naturalmente, si una premisa 
es incorrecta, cabe la posibilidad de que la conclusión sea falsa. El 
siguiente es un ejemplo de ello:
 

P1. Todos los asiáticos tienen un coeficiente intelectual su-
perior a 100.
P2. Wáng es un chino con un diagnóstico de déficit intelectual 
moderado.
C. Wáng tiene un coeficiente intelectual superior a 100.

 
Este argumento es válido, pero su conclusión es falsa, dado que 
P1 es falsa. A su vez, es posible llegar a una conclusión correcta a 
través de un argumento inválido, como ilustra el siguiente ejemplo:
 

P1. Un medicamento es útil si hace que el paciente se sienta bien.
P2. A los pacientes les gusta el sabor de las pastillas.
C. La amoxicilina es un antibiótico útil para el tratamiento de 
neumonía adquirida en la comunidad.

 

En este caso, la conclusión es verdadera a pesar de que no se sigue 
de la verdad de las premisas expuestas. Es un argumento inválido 
con una conclusión verdadera.
 
El criterio para determinar que un argumento es válido es la consistencia 
lógica del mismo. Si la verdad de la conclusión se sigue lógicamente 
de la verdad de las premisas, se considera al argumento como válido. 
Pero, ¿cómo se determina si la conclusión es una consecuencia lógica 
de las premisas? Para ello, se debe recurrir a la lógica y a sus reglas.

En palabras de Irving Copi (1979), la lógica es “el estudio de los mé-
todos y principios usados al distinguir entre los argumentos correctos 
(buenos) y los argumentos incorrectos (malos).” No es la ciencia sobre 
cómo se argumenta o razona, pues ello corresponde al área de la 
psicología. Más bien, es la disciplina que dicta cómo distinguir 
entre un buen razonamiento y un mal razonamiento. 
 
Una forma de analizar si un argumento es bueno o malo, es empezar 
por abstraer el argumento en símbolos lógicos. Así, por ejemplo:
 

P1. Si uno copia en la prueba, entonces probablemente tendrá 
una buena nota,

 
se puede representar como:
 

P1. A → B (si A, entonces B),
 
donde A es “copiar en la prueba” y B es “tener buena nota”. Luego 
de abstraer un argumento en su totalidad (premisas y conclusión), 
se analiza si de las premisas se sigue la conclusión, según las reglas 
sobre cómo funcionan los operadores lógicos. Considérese el 
siguiente ejemplo:
 

P1. A → B (si A, entonces B).
P2. A (es el caso que A).
C. B (es el caso que B).

 
El operador condicional “→” funciona de la siguiente forma: si 
se tiene como verdadero el antecedente (A), entonces también 
es verdadero el consecuente (B). Como se tiene en P1 “A → B”, y 
se tiene a su vez en P2 “A”, dado el funcionamiento del operador 
“→”, se obtiene también que “B”. Así, como “B” se sigue de P1 
y P2, y la conclusión del argumento es “B”, el argumento es 
válido. Por cierto, los argumentos pueden estar compuestos 
de más de dos premisas. También puede ser que la conclusión 
de un argumento se pueda emplear como premisa para un 
segundo argumento. 

 
En general, los trabajos de investigación en filosofía inician por un 
análisis sobre un problema, para luego evaluar si los argumentos 



112

Silva-Silva & González-San Martín

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

examinados son válidos o no, por qué lo son o por qué no lo son 
y, de ser posible, ofrecer una forma de solucionar el problema 
analizado. También se deben argumentar correctamente las 
soluciones ofrecidas o las críticas realizadas a lo analizado, y es 
dicha argumentación la que está sujeta al escrutinio intersubje-
tivo una vez se publica un trabajo filosófico. También se pueden 
criticar los trabajos filosóficos apelando a la verdad o falsedad de 
sus premisas, tomando por evidencia investigaciones de carácter 
empírico. De esta forma, se puede argüir que los argumentos son 
válidos, pero realizados a partir de premisas falsas, o defender que 
las conclusiones son verdaderas dado que se siguen lógicamente 
de premisas que se respaldan en hallazgos empíricos.

Filosofía en medicina y filosofía de la medicina

Hasta ahora, se ha caracterizado brevemente qué es la filosofía y 
cuáles son sus métodos. Sin embargo, todavía no se ha determinado 
su relevancia en la medicina. Vale la pena preguntar, entonces, si hay 
algún área de la filosofía que tenga utilidad en la práctica médica.
La primera respuesta, considerando la lectura de la sección anterior, 
debiese ser lógica: ¡La lógica! El personal de salud debe razonar 
cotidianamente acerca de cuál es el diagnóstico de sus pacientes, 
qué opción terapéutica ofrecer a cada uno de ellos, qué método 
diagnóstico emplear, entre otras interrogantes. Así, la lógica resulta 
ser un área de la filosofía de suma relevancia para la medicina, 
dada su aplicación en el razonamiento clínico cotidiano. Sería fácil, 
también, recurrir a la ética como una esfera a través de la cual la 
filosofía es importante para la medicina. La ética es la rama de la 
filosofía encargada de distinguir la conducta correcta e incorrecta 
de las personas (o la conducta buena de la mala). De hecho, esta 
se incluye en la malla curricular de las carreras de la salud y, en ge-
neral, los profesionales de la salud se enfrentan a diversos dilemas 
éticos en el ejercicio de su profesión (Andreoletti & Maugeri, 2019; 
Veatch & Guidry-Grimes, 2020). 
 
Si bien estas conclusiones son satisfactorias, la utilidad de la lógica 
es transversal a todas las áreas de la vida humana y, por lo tanto, 
no es algo exclusivo a la práctica médica. Lo mismo es válido para 
la ética, pues saber qué conducta es correcta o incorrecta es algo 
de utilidad para cualquier persona. Estos casos son, entonces, 
aplicaciones de la filosofía en la medicina, o filosofía en medicina.
 
Otra utilidad de la filosofía en la práctica médica es el análisis crítico 
de los métodos para generar conocimiento (Andreoletti & Maugeri, 
2019), lo que se pertenece a la rama de la filosofía llamada episte-
mología. La epistemología, aplicada a las ciencias, permite exa-
minar de manera crítica si los métodos utilizados para recolectar 
información, plantear hipótesis y contrastar dichas hipótesis con 
la evidencia disponible, son epistémicamente correctos o útiles. Ello 

podría aplicarse, por ejemplo, al cuestionamiento de la utilidad de la 
medicina basada en evidencia para la práctica clínica, al análisis de 
calidad de los modelos de algunos ensayos clínicos o al análisis lógico 
de los criterios diagnósticos de las enfermedades (Saborido, 2020). 
Acá, si bien la epistemología de los métodos científicos pertenece a 
un área más amplia, a saber, la filosofía de las ciencias, pareciera que 
la medicina es, en parte, biología aplicada. Siguiendo los argumentos 
de Laplane y colaboradores (2019), la filosofía resulta indispensable 
para las ciencias por medio de (i) la clarificación de los conceptos cien-
tíficos, (ii) la evaluación crítica de los supuestos y métodos utilizados 
en las ciencias, (iii) la formulación de nuevos conceptos y teorías, (iv) 
la promoción de diálogo entre las distintas ciencias y (v) la promoción 
de diálogo entre las ciencias y la sociedad. Si la filosofía es indispen-
sable para las ciencias, y si la medicina es, al menos parcialmente, 
biología aplicada, entonces se puede defender esta ruta argumental 
para afirmar que la filosofía resulta indispensable para la medicina.

A pesar de lo anterior, es posible encontrar problemas filosóficos 
propios de la medicina que no pertenecen a ninguna otra área de 
la filosofía, salvo por su directa relación con la medicina. Ello cons-
tituye un caso de filosofía de la medicina, pues no es la aplicación 
de otras áreas filosóficas a la medicina, sino la reflexión filosófica 
de la medicina en sí. Estos son los problemas sobre la ontología 
de la medicina—qué es la medicina—y la ontología de los objetos 
de estudio de la medicina—qué es la enfermedad y qué es la salud 
(Andreoletti & Maugeri, 2019; Saborido, 2020). Las respuestas a 
estas preguntas son inherentemente teóricas, pues no pueden 
ser respondidas mediante métodos empíricos. Sin embargo, las 
consecuencias en la práctica clínica son inmediatas. Por ejemplo, 
definir enfermedad de alguna forma u otra puede tener como 
consecuencia que algunas condiciones dejen de ser comprendidas 
como tal, lo que podría, de acuerdo con cada caso, implicar la pérdida 
de la legitimidad del tratamiento de dichas condiciones. Por otro 
lado, la promoción de salud puede ser muy distinta dependiendo 
de la definición que se tenga de ella. A modo de ilustración, una 
definición de salud como “ausencia de enfermedad” (Boorse, 1977) 
obliga a los médicos sólo a prevenir enfermedades, mientras que 
una definición como “bienestar biopsicosocial” (WHO, 1948) obliga 
a los médicos a promover estrategias biológicas, psicológicas y 
sociales para prevenir el sufrimiento. Relacionado a lo anterior, De 
Haro (2020) argumenta que las ciencias o, más precisamente, los 
científicos, no son ajenos al uso de métodos filosóficos, tales como 
argumentos lógicos o análisis conceptuales, a la hora de discutir 
los aspectos fundacionales de su propia disciplina. Extrapolando lo 
anterior al caso de la medicina, el clínico que se dedique a reflexio-
nar acerca de qué es la salud y qué son las enfermedades, o que 
participe activamente en el debate acerca de los fundamentos de 
la disciplina, está advertida o inadvertidamente haciendo filosofía.



113

Silva-Silva & González-San Martín

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

De esta forma, pareciera que la afirmación de Kant del principio 
de este ensayo es correcta. La lógica, la ética, la epistemología y la 
reflexión teoría acerca de las enfermedades y la salud hacen que 
la filosofía sea de suma relevancia para la medicina, pudiéndose 
incluso defender que es la filosofía y sus métodos son indispen-
sables para la misma.

Conclusiones

En este ensayo se ha explorado si la filosofía constituye una 
disciplina relevante para la práctica médica. La respuesta a esta 
exploración es que sí. Por un lado, la filosofía tiene una aplicación 
en la medicina por medio de la lógica, la ética y la epistemología. 
La primera determina qué razonamiento es correcto. La segun-
da, qué conducta es correcta. La tercera, qué metodología para 
generar conocimientos es correcta. A su vez, la filosofía tiene una 
relevancia directa por medio del análisis crítico de la naturaleza de 
la medicina y de las definiciones de salud y enfermedad. Mediante 
estas preguntas de carácter teórico, la filosofía cumple un rol fun-
damental al guiar el quehacer médico por medio de la definición 
de los conceptos fundacionales de la práctica médica. Resultaría 
beneficioso, tanto para la medicina como para la filosofía de la 
medicina, la participación de médicos en los debates acerca de los 
fundamentos de la disciplina por medio del trabajo interdisciplinar 
entre filósofos y médicos, y por medio de la formación de médicos 
con conocimientos en filosofía. 

Lecturas complementarias

•	 Para una introducción a la filosofía de la medicina, incluyendo 
su importancia, el debate de salud y enfermedad, considera-
ciones sobre lo que constituye la buena práctica médica, un 
análisis crítico de los enfoques epistemológicos en medicina y 
un resumen sobre las particularidades de la psiquiatría, léase 
Filosofía de la Medicina, de Cristian Saborido (2020).

•	 Lógica Simbólica, de Irving Copi (1976), es un manual de lógica, 
con ejercicios y respuestas, que abarca las áreas de la lógica 
proposicional y de primer orden, y sus métodos de deducción.

•	 El libro The Basics of Bioethics, de Robert Veatch y Laura Gui-
dry-Grimes (2020), es una lectura introductoria sobre bioética 
escrita para un público constituido por alumnos de pregrado 
y profesionales de la salud. 

•	 Para una introducción didáctica y actualizada sobre la filosofía 
de las ciencias, léase Theory and Reality, de Peter Godfrey-Smi-
th (2021). Para una introducción más profunda, de nivel de 
pregrado, a la filosofía de las ciencias, léase What is This Thing 
Called Science?, de Alan Chalmers (2013).

Recursos de interés:

•	 La Stanford Encyclopedia of Philosophy (Standford, 2025) es 
un recurso en línea con entradas accesibles y de buen nivel 
de profundidad, sobre el estado del arte de los distintos 
problemas que aborda la filosofía. 

•	 Philpapers Online Research in Philosophy (Philpapers, 2025) es 
una base de datos que compila artículos científicos, ensayos, 
tesis y otros recursos académicos en filosofía. En ella también 
es posible encontrar algunos manuscritos de artículos que no 
son de acceso abierto (open access). 

Reconocimientos 

Fuentes de financiamiento: No se contó con fuentes de financia-
miento para este trabajo.

Conflictos declarados por los autores: Los autores no tienen 
conflictos de interés por declarar.

Contribuciones JSS contribuyó a la concepción y diseño del artículo, 
a la redacción del artículo y a su aprobación final. EGSM contribuyó 
a la redacción y revisión crítica del artículo y a su aprobación final. 

Referencias 

Andreoletti M & Maugeri P. (2019). Does medicine need 
philosophy? Oral Diseases 25(6), 1419–1422. https://doi.
org/10.1111/odi.13143

Bealer G. (1998). Intuition and the autonomy of philosophy. En 
Rethinking Intuition: The Psychology of Intuition and its Role in 
Philosophical Inquiry, pp. 201–240 ed. DePaul MR & Ramsey WM. 
Rowman & Littlefield Publishers. 

Boorse C. (1977). Health as a theoretical concept. Philosophy of 
Science 44(4), 542–573. 

Copi I. (1976). Lógica Simbólica. Compañía Editorial Continental. 
Chalmers AF. (2013). What is This Thing Called Science?. University 
of Queensland Press.

De Haro. (2020). Science and Philosophy: A Love–Hate Relations-
hip. Foundations of Science 25, 297–314. https://doi.org/10.1007/
s10699-019-09619-2 

Descartes R. (2011). Meditaciones Metafísicas. Alianza. 

Edwards LM & Figueroa A. (2020). Manual de Filosofía. Zig-Zag. 

Godfrey-Smith P. (2021). Theory and Reality. University of Chicago Press.

mailto:rfiguerc@uc.cl
mailto:rfiguerc@uc.cl


114

Silva-Silva & González-San Martín

                            ARS MEDICA  Revista de Ciencias Médicas   Volumen 50 número 4  2025
“ISSN: 0719-1855. Dirección de Extensión y Vinculación con el Medio, Escuela de Medicina, Pontificia Universidad Católica de Chile.
Esta revista recibe el apoyo de bibliotecas UC. Contenido licenciado bajo CC BY-SA 4.0”

Kant I. (2007). Crítica de la razón pura. Ediciones Colihue.

Laplane L, Mantovani P, Adolphs R, Chang H, Mantovani A, McFa-
ll-Ngai M, Rovelli C, Sober E & Pradeu T. (2019). Why science needs 
philosophy. Proceedings of the National Academy of Sciences 
116(10), 3948–3952. https://doi.org/10.1073/pnas.1900357116

Moretti A. (2018). Sobre el análisis filosófico. En Los caminos de la 
filosofía, pp. 195–216 ed. Monteagudo C & Quintanilla P. Fondo 
Editorial-PUCP.

Philpapers. (2025). Philpapers Online Research in Philosophy Dispo-
nible en https://philpapers.org/ Consultado el 17 de junio de 2025.

Priest G. (2006). What is Philosophy? Philosophy 81(2), 189–207. 
https://doi.org/10.1017/S0031819106316026  

Saborido C. (2020). Filosofía de la Medicina. Tecnos.

Sellars W. (1963). Philosophy and the scientific image of man. En 
Frontiers of Science and Philosophy, pp. 35–78 ed. Colodny RG. 
University of Pittsburgh Press.

Standford (2025). The Stanford Encyclopedia of Philosophy.  Disponible 
en https://plato.stanford.edu/ Consultado el 17 de junio de 2025
Veatch RM & Guidry-Grimes LK. (2020). The Basics of Bioethics. 
Routledge.

Wittgenstein L. (2009). Investigaciones filosóficas. A. García Suárez 
y C. U. Moulines, Trads. Editorial Gredos. pp. 155–634. 

WHO. (1948). Official Records of the World Health Organization No. 
2: Summary Report on Proceedings, Minutes and Final Acts of the 
International Health Conference Held in New York From 19 June to 
22 July 1946. Consultado el: 17 de junio de 2025. Disponible en 
https://iris.who.int/handle/10665/85573 

https://orcid.org/0000-0002-2365-3448
https://orcid.org/0000-0002-1782-2006
mailto:ximena.collao@uv.cl

